
 

Fertilidad, maternidad y familia en “Musó” 

Autores: 

• Doctor Kinva Via Jean Alda GOULEDEHI, historiador, profesor e investigador. 

Departamento de Historia. Universidad Félix HOUPHOUÊT-BOIGNY.  

• Doctora Affoua Eugénie KOUAMÉ, arqueóloga e investigadora. Instituto de Historia, 

Arte y Arqueología Africanos. (IHAAA). Universidad Félix HOUPHOUÊT-BOIGNY de 

Abiyán 

Traducción: Danilo J. Medina Mederos 

Revisión: Naziha Mahmud Hage-Ali Abdallah 

 La fertilidad, entendida como la capacidad biológica y social de procrear, constituye un 

pilar fundamental en la vida de la mujer africana, particularmente en las sociedades baulé, 

senufo, asante, kissi, dan y fulani. No se limita a una función estrictamente biológica, sino que 

adquiere una dimensión social, simbólica e identitaria de gran relevancia. En efecto, la 

procreación permite a la mujer asegurar no solo la continuidad de su propio linaje, sino 

también la del linaje de su esposo. En las sociedades africanas tradicionales, la maternidad ha 

sido considerada durante largo tiempo una responsabilidad eminentemente femenina, 

otorgando a la mujer un lugar central y determinante en el ciclo de la vida social (H. Manon, 

2020, pp. 1-2). 



 
En estos contextos culturales, el reconocimiento social de la mujer se halla estrechamente 

vinculado a su capacidad para concebir. La maternidad se erige así en un criterio esencial de 

valoración y respeto. Con frecuencia, tras el nacimiento de su primer hijo, la mujer adquiere 

una nueva identidad social, expresada mediante una denominación que hace referencia a su 

descendencia, relegando en ocasiones su nombre propio a un segundo plano. Este cambio de 

apelación simboliza el acceso a un nuevo estatus social: el de madre plenamente realizada e 

integrada en la comunidad. Por el contrario, la infertilidad puede ser percibida como una 

anomalía social, exponiendo a ciertas mujeres a la estigmatización, el rechazo o la 

marginación, lo que evidencia el peso considerable que la maternidad posee en estas 

sociedades. 

La maternidad aparece, de este modo, como el fundamento mismo de la continuidad de la 

humanidad. Si el mundo existe y se perpetúa, es gracias a la procreación, y la mujer constituye 

su motor esencial a través de su capacidad de dar vida. Esta función vital confiere a la mujer 

un papel casi sagrado dentro del orden cósmico y social. En este sentido, M. K. Kouadio (2015, 

p. 139) señala que «la maternidad representa un ámbito altamente simbólico de la vida social; 

las mujeres son auténticas combatientes por la supervivencia de la humanidad». Esta 

concepción sitúa a la mujer como una figura central del devenir colectivo, investida de una 

responsabilidad que trasciende el marco estrictamente familiar. 

Más allá de la maternidad, la mujer africana ocupa una posición estructurante en la 

organización del hogar. Es el pilar de la vida familiar y la garante del equilibrio doméstico. 

Asume las tareas del ámbito doméstico, la preparación de los alimentos y la gestión cotidiana 

del hogar. En la cultura tradicional, estas responsabilidades hacen de la mujer el cimiento 

sobre el que descansa la estabilidad familiar. Debe velar con esmero por el bienestar de su 



 
esposo y de sus hijos, asegurando así la armonía del hogar (A. F. Amani, 2022, pp. 9-10). Esta 

centralidad doméstica le confiere un poder informal, a menudo invisible, pero esencial para 

el buen funcionamiento de la unidad familiar. 

Asimismo, la mujer desempeña un papel determinante en la educación de los hijos. Es la 

primera educadora, encargada de transmitir los valores morales, sociales y culturales 

necesarios para la integración armoniosa de la descendencia en la sociedad. A través de su 

acompañamiento cotidiano, moldea comportamientos, actitudes y representaciones sociales 

que configuran a las generaciones futuras. Las madres emergen así como agentes 

fundamentales de socialización y de reproducción cultural, contribuyendo activamente a la 

preservación de las normas y tradiciones (H. Manon, 2020, p. 5). 

En las sociedades tradicionales africanas, la mujer constituye igualmente una fuerza de trabajo 

indispensable en las actividades económicas, en particular en el ámbito agrícola. Participa 

activamente en las labores del campo, así como en la transformación y conservación de los 

productos agrícolas. Esta contribución económica refuerza su importancia dentro del hogar y 

de la comunidad. En este contexto, algunas sociedades han legitimado la poligamia como un 

medio para incrementar la mano de obra familiar y garantizar una mayor productividad 

agrícola. Como señala A. Tshibilondi Ngoyi, «además de su papel de madre y esposa, la mujer 

desempeña un papel importante en la producción agrícola. En las sociedades que viven en un 

nivel de subsistencia, corresponde generalmente a la mujer encontrar, recolectar y preparar 

los alimentos para su familia» (2015, p. 205). 

En la actualidad, conviene subrayar que la mujer africana se inscribe progresivamente en un 

proceso de redefinición de su identidad, en el que busca conciliar la maternidad, la autonomía 



 
económica y la participación activa en la vida pública. Esta dinámica refleja una evolución de 

los roles femeninos, impulsada por la escolarización y la apertura a los espacios 

socioprofesionales. No obstante, pese a estas transformaciones sociales, la fertilidad, la 

maternidad y la vida familiar continúan siendo referentes culturales de gran fuerza simbólica 

en las sociedades de referencia. 

  



 
 

Bibliografía 

AMANI Ahou Florentine (2022), «Género y empoderamiento: construcción tripartita del rol 

social de la mujer baulé en medio rural (Costa de Marfil)», en Regalish, 

pp. 5-18.  

  http://www.regalish.net / Número: 7, ISSN 2520-9809. 

LOUBNA Belaid et RIDDE Valéry (2017), «20. En África, las mujeres fulani no dan a luz en el 

hospital por razones culturales» en Des idées reçues en santé mondiale, 

Presses de l’Université de Montréal, pp. 103-106 

https://doi.org/10.4000/books.pum.3659. 

KOUADIO M’bra Kouakou Dieudonné (2015), «Análisis semántico e ideológico de la 

maternidad en el país baulé-dohoun (Costa de Marfil)», en European 

Scientific Journal Edition, vol. 11, pp. 139-152. 

MANON Harel (2020), La posición de las figuras femeninas familiares durante el embarazo: 

análisis cualitativo de la experiencia de 15 mujeres. Ginecología y 

obstetricia, dumas-03139564, 52 p. 

TSHIBILONDI NGOYI Albertine (2015), «Rol de la mujer en la sociedad y en la Iglesia: por una 

justicia y una reconciliación duraderas en África» en Théologiques, vol. 

23, número 2, Teologías de la reconciliación, Université de Montréal, pp. 

203-228. 

 

 

 

http://www.regalish.net/
https://doi.org/10.4000/books.pum.3659


 
 

 

Cuadro resumen y comparativo 

 

Sociedad 

Papel social 

dominante 

de la mujer 

Estatus 

simbólico 

Principales 

expresiones 

artísticas 

femeninas 

Función social de 

la estética 

Relación con lo 

sagrado y el poder 

Fulani 

Procreadora, 

educadora, 

garante del 

honor 

familiar 

Ideal de 

belleza, 

moderación y 

encanto (ŋari) 

Escarificaciones, 

peinados 

sofisticados, 

adornos, 

maquillaje, andar 

codificado 

Seducción 

matrimonial, 

distinción social, 

valorización del 

linaje 

Poder simbólico 

indirecto, 

mediación ritual 

(amuletos, ritos 

matrimoniales) 

Kissi 

Proveedora, 

guardiana 

del hogar y 

de la 

memoria del 

linaje 

Figura 

maternal 

vinculada a la 

ancestralidad 

Estatuillas de 

piedra, cerámicas 

rituales, adornos 

discretos 

Transmisión de la 

memoria, 

cohesión social, 

continuidad del 

linaje 

Gran proximidad 

al culto a los 

antepasados. 

Papel ritual 

indirecto 

Dan 
Madre 

social, 

Símbolo de 

fertilidad y 

Máscaras 

femeninas, 

cantos, danzas 

Educación moral, 

integración 

comunitaria 

Participación 

marginal, pero 

esencial en los 



 

Sociedad 

Papel social 

dominante 

de la mujer 

Estatus 

simbólico 

Principales 

expresiones 

artísticas 

femeninas 

Función social de 

la estética 

Relación con lo 

sagrado y el poder 

educadora 

moral 

regulación 

social 

rituales, 

escarificaciones 

sistemas 

iniciáticos 

Baulé 

Procreadora, 

proveedora, 

sostén del 

linaje 

Mujer-madre, 

pilar de la 

familia 

Muñecas blorlor-

bla, peinados, 

adornos 

corporales 

Fecundidad, 

estabilidad 

conyugal, 

mediación 

espiritual 

Papel ritual 

reconocido. 

Estrecha relación 

con el mundo 

invisible 

Asante 

Portadora 

de la 

descendenci

a 

(sociedad 

matrilineal) 

Guardiana del 

linaje y la 

identidad 

Tejidos kente, 

perlas, joyas, 

peinados 

elaborados 

Afirmación del 

rango social, 

legitimación del 

estatus 

Gran poder 

simbólico; 

influencia política 

indirecta 

Senufo 

Educadora, 

protectora 

espiritual de 

la 

comunidad 

Intermediaria 

entre lo 

visible y lo 

invisible 

Estatuas 

femeninas, 

danzas rituales, 

adornos de 

iniciación 

Protección 

espiritual, 

iniciación, 

cohesión social 

Poder religioso 

afirmado 

(sacerdotisas 

Sandobélé) 

 


