
 

Contexto histórico y geográfico en el que se crearon las piezas de 

“Musó” 

Autores: 

• Doctor Kinva Via Jean Alda GOULEDEHI, historiador, profesor e investigador. 

Departamento de Historia. Universidad Félix HOUPHOUÊT-BOIGNY.  

• Doctora Affoua Eugénie KOUAMÉ, arqueóloga e investigadora. Instituto de Historia, 

Arte y Arqueología Africanos. (IHAAA). Universidad Félix HOUPHOUÊT-BOIGNY de 

Abiyán 

Traducción: Danilo J. Medina Mederos 

Revisión: Naziha Mahmud Hage-Ali Abdallah 

 

La representación de los antepasados y de las divinidades está presente en todas las 

comunidades humanas. La particularidad de África radica en que dicha representación 

mantiene, por lo general, un estrecho vínculo con el culto a los ancestros. En las sociedades 

asante, baulé, dan, kissi, fulani y senufo, se venera al antepasado que llevó una vida íntegra y 

respetuosa de las normas sociales. Con el fin de perpetuar su presencia en el mundo de los 

vivos, se le dedica una representación que es venerada por sus descendientes a lo largo del 

tiempo. Este símbolo llega a ser considerado, con los años, como una interfaz entre el mundo 

de los vivos y el de los muertos. Además, ciertas realidades o fenómenos se representan por 



 
costumbre para satisfacer las necesidades de la sociedad. Así, se esculpen jóvenes en edad de 

casarse, ancianas, bustos, cabezas y otras partes del cuerpo humano, que funcionan como 

elementos votivos y encarnan el espíritu de los difuntos. 

Entre las poblaciones africanas, «fijar, en vista de un culto tutelar, el alma del difunto 

en un asiento, un soporte material, accesible, por razones prácticas, a modo de veneración 

para la posteridad» (P. Knops, 1957, p. 101) ha constituido una preocupación esencial en la 

gestión de las relaciones entre el mundo de los vivos y el de los muertos. Los baulé, dan, kissi, 

asante, fulani y senufo han sabido encontrar formas específicas y adecuadas para materializar 

y fijar las almas de sus difuntos. 

Con el paso del tiempo, los baulé, pueblo asentado en el centro de Costa de Marfil, 

optaron por representar, por razones de memoria y veneración, a los antepasados que 

tuvieron una vida ejemplar mediante estatuas y estatuillas. El objetivo es mantenerlos 

presentes tanto en la vida cotidiana como en la memoria colectiva. Más aún, se recurre a la 

intercesión de estos ancestros para garantizar el buen funcionamiento de las relaciones 

humanas, así como de los vínculos entre el mundo visible y el mundo espiritual. Según estas 

creencias, las estatuas de reinas, las blorlor-bla (mujeres del más allá) y otras figuras asumen 

la función de asegurar un lazo firme y duradero entre ambos mundos, integrando a estos 

difuntos divinizados en el buen desarrollo de la vida de sus descendientes. 

Los dan utilizan las máscaras para consolidar el vínculo entre los vivos y los espíritus 

de los antepasados. Para este pueblo, establecido en el oeste de Costa de Marfil y el noreste 

de Liberia, la perpetuación de la imagen del antepasado y la relación con su universo se logra 

mediante la veneración de una máscara. Este vínculo es tan intenso que la máscara es 



 
considerada la divinidad más importante después del Creador. De este modo, mediante su 

veneración, los dan continúan reforzando la relación que los une a las almas de sus 

antepasados. Este lazo, profundo y duradero, se ve reforzado por rituales y prácticas sociales 

destinadas a integrar la presencia casi permanente de los difuntos y de sus espíritus en el 

mundo de los vivos. 

Los kissi, a través de las piedras pomta1, han desarrollado una comprensión particular 

de la relación entre el mundo de los vivos y el de los muertos. Mediante estas piedras, 

mantuvieron y cultivaron el vínculo con sus difuntos, utilizándolas inicialmente «solo para los 

muertos notables» (P. Knops, 1957, p. 100). Con el tiempo, los kissi comenzaron a elaborar 

pomta «para todos aquellos cuyo fallecimiento era anunciado por el tambor funerario» (P. 

Knops, 1957, p. 100). Estas piedras de veneración se conservan de generación en generación 

como soportes de la memoria ancestral. Los kissi se establecen principalmente en Liberia, 

Sierra Leona y Guinea. 

Entre los asante, pueblo asentado principalmente en Ghana, el equilibrio del mundo 

de los vivos se sustenta en la existencia de un mundo invisible habitado por los espíritus de 

los antepasados y otras divinidades. Para preservar este equilibrio, los vivos instauran y 

mantienen numerosos ritos y rituales. A través de estatuillas, ceremonias y diversas formas 

de veneración, buscan atraer la asistencia de los espíritus ancestrales. Esta práctica se 

remonta a tiempos inmemoriales. 

 

1 Pomta es el plural de pomdo, estatuilla de piedra kissi. En algunos textos se encuentran otras formas como 

pomda y pomba. Cabe señalar que estas expresiones se refieren a las estatuillas de piedra de los kissi. 



 
Entre los fulani, pueblo ampliamente disperso por África occidental, se manifiesta la 

necesidad de mantener un contacto constante con los antepasados. Las obras de arte 

presentadas en esta exposición hacen referencia principalmente a la mujer, la belleza y la 

sensualidad. A través de estos objetos, los fulani incitan a los ancestros a intervenir en el 

mundo de los vivos con el fin de hacer la existencia más armoniosa y significativa. La acción 

de estos antepasados se orienta, en particular, hacia la estética y la sensualidad femeninas. 

No obstante, conviene precisar que las relaciones con el mundo ancestral no se limitan a este 

único nivel de la religiosidad africana. 

Los senufos, establecidos en el norte de Costa de Marfil y en el sur de Mali y Burkina 

Faso, conceden una importancia fundamental a la regulación del orden social a través de la 

referencia a los antepasados. Numerosos cultos y ceremonias hacen hincapié en la 

perpetuación y gestión de este vínculo con el mundo ancestral. La materialización de esta 

relación se expresa mediante diversas representaciones esculpidas, principalmente estatuas, 

que sirven como reposaderos de los espíritus de los antepasados a quienes se rinde culto. 

Estos elementos votivos, presentes desde tiempos antiguos, permiten a las generaciones 

actuales afirmar la continuidad del vínculo entre el mundo visible y el invisible. 

Las distintas comunidades cuyos objetos se exhiben pertenecen al territorio de África 

occidental y comparten una concepción del mundo en la que la relación con los antepasados 

y las divinidades ocupa un lugar central. Las representaciones artísticas de estas realidades 

espirituales permiten mantener viva la presencia de los ancestros y de las divinidades en el 

mundo de los vivos. En última instancia, la voluntad de situar a los antepasados en el corazón 

mismo de la vida social es la razón que fundamenta y justifica estas prácticas. 



 
 

Bibliografía 

BA Seynabou (2023), La valorización y la promoción de los rituales del matrimonio tradicional 

de la etnia fulani de la región de Kolda, Dakar, Université Senghor, Memoria 

de Máster en desarrollo, 105p. 

Person Yves (1960), «Sesenta años en territorio kissi» en Cahiers d’études africaines, vol 1, 

pp.86-112 

KNOPS Pierre (1957), «Origen y destino funcional de las estatuillas kissi y de las cerámicas y 

piedras ancestrales en África occidental», en Bulletin de la société royale 

belge d’anthropologie et de préhistoire, pp.83-102 

BOTTE Roger et al. (s/f) (1999), Figuras fulani, París, Karthala, 539p. 

VRYDAGH P. A. (1969), «Inventario crítico de la estatuaria de piedra en el África negra 

tradicional» en Journal des africanistes, Vol 39-1, pp.7-56 

 

 

 

Cuadro resumen y comparativo 

 



 

Sociedad 

Papel social 

dominante 

de la mujer 

Estatus 

simbólico 

Principales 

expresiones 

artísticas 

femeninas 

Función social de 

la estética 

Relación con lo 

sagrado y el 

poder 

Fulani 

Procreadora, 

educadora, 

garante del 

honor 

familiar 

Ideal de 

belleza, 

moderación y 

encanto (ŋari) 

Escarificaciones, 

peinados 

sofisticados, 

adornos, 

maquillaje, andar 

codificado 

Seducción 

matrimonial, 

distinción social, 

valorización del 

linaje 

Poder simbólico 

indirecto, 

mediación ritual 

(amuletos, ritos 

matrimoniales) 

Kissi 

Proveedora, 

guardiana 

del hogar y 

de la 

memoria del 

linaje 

Figura 

maternal 

vinculada a la 

ancestralidad 

Estatuillas de 

piedra, cerámicas 

rituales, adornos 

discretos 

Transmisión de la 

memoria, 

cohesión social, 

continuidad del 

linaje 

Gran proximidad 

al culto a los 

antepasados. 

Papel ritual 

indirecto 

Dan 

Madre 

social, 

educadora 

moral 

Símbolo de 

fertilidad y 

regulación 

social 

Máscaras 

femeninas, 

cantos, danzas 

rituales, 

escarificaciones 

Educación moral, 

integración 

comunitaria 

Participación 

marginal, pero 

esencial en los 

sistemas 

iniciáticos 



 

Sociedad 

Papel social 

dominante 

de la mujer 

Estatus 

simbólico 

Principales 

expresiones 

artísticas 

femeninas 

Función social de 

la estética 

Relación con lo 

sagrado y el 

poder 

Baulé 

Procreadora, 

proveedora, 

sostén del 

linaje 

Mujer-madre, 

pilar de la 

familia 

Muñecas blorlor-

bla, peinados, 

adornos 

corporales 

Fecundidad, 

estabilidad 

conyugal, 

mediación 

espiritual 

Papel ritual 

reconocido. 

Estrecha relación 

con el mundo 

invisible 

Asante 

Portadora de 

la 

descendenci

a 

(sociedad 

matrilineal) 

Guardiana del 

linaje y la 

identidad 

Tejidos kente, 

perlas, joyas, 

peinados 

elaborados 

Afirmación del 

rango social, 

legitimación del 

estatus 

Gran poder 

simbólico; 

influencia política 

indirecta 

Senufo 

Educadora, 

protectora 

espiritual de 

la 

comunidad 

Intermediaria 

entre lo 

visible y lo 

invisible 

Estatuas 

femeninas, 

danzas rituales, 

adornos de 

iniciación 

Protección 

espiritual, 

iniciación, 

cohesión social 

Poder religioso 

afirmado 

(sacerdotisas 

Sandobélé) 

 


